
1 

 

 

 

 

 

Appel à contribution pour chapitres d’ouvrage collectif à la collection 

Philosophie de terrain des Editions Universitaires de Dijon : 

 

Les philosophes sur le terrain de l’éducation 

 

Coordination : Rémy David, Johanna Hawken, Valérie Pérès, Christophe Point 

  

Argumentaire : 

A 61 ans, Platon repart en Sicile pour convaincre le jeune tyran Denys de Syracuse d’appliquer 

les idées politiques qu’il venait de théoriser dans son ouvrage La République. L’éducation 

philosophique et politique du tyran échouera, ainsi que les projets réformistes de Platon qui se 

retrouva contraint de fuir ce terrain une nouvelle fois. Aristote, cinq ans après la mort de Platon 

et déjà exilé sur l’île de Lesbos, reçoit une lettre du roi Philippe II de Macédoine. Ce dernier 

confie à Aristote l’éducation de son fils Alexandre, et l’invite à s’installer à Pella, en 

Macédoine, où il pourra déplacer son laboratoire et continuer à travailler avec ses 

collaborateurs. Pendant deux ans, Aristote éduquera Alexandre et ses amis, âgés de 13 à 16 ans, 

à la philosophie, à la politique et aux lettres, tout en profitant de ce nouveau terrain pour étudier 

la faune et la flore locales et poursuivre ainsi son travail méthodique de classification du vivant. 

Deux philosophes grecs, deux aventures politiques et deux histoires de terrain et d’éducation. 

Dès les origines de la philosophie occidentale, ces deux notions semblent donc liées, ce qui 

expliquer pourquoi par la suite les philosophes ne travaillant que depuis leur cabinet ou leur 

bureau d’université ont eu tant de mal à s’intéresser à la philosophie de l’éducation (Dewey, 

1929). Pour autant, critiquer la « armchair philosophy » (Williamson, 2005) suffit-il à être 

pertinent dans ce domaine ? Rien n’est moins sûr. 

Cet ouvrage propose d'étudier la philosophie de terrain en éducation afin d'en délimiter les 

enjeux, les tensions, les caractéristiques, ainsi que les différents dispositifs et travaux qui tentent 

de la mettre en acte. En effet, un nombre grandissant de philosophes de l’éducation explorent 

des terrains (éducatifs) dans leurs recherches, si bien que la distance entre philosophie de 

l’éducation et philosophie terrain semble s'amoindrir. Pourquoi ? Comment ? De quelle façon 

peut-on convoquer la philosophie de terrain dans la philosophie de l'éducation ? Comment se 

joue cette rencontre entre deux domaines finalement assez récents de la philosophie : la 

philosophie de l'éducation et la philosophie de terrain ? A quels endroits ces deux champs se 

mêlent et dans quels buts ? Dans quelle mesure cette philosophie de terrain, en éducation, vient 

transformer/bouleverser/reconstruire la philosophie de l'éducation ?  



2 

Alors qu’un nombre exponentiel de travaux s’intéressent à la « field philosophy » (Brister & 

Frodeman, 2020 ; Buchanan et al. 2021), ou philosophie de terrain (Bedon et al., 2021; 

Dekeuwer, 2020; Pierron, 2020; Vollaire, 2017; Vollaire et al., 2022, entre autres), la place du 

terrain dans la philosophie de l’éducation demeure un point aveugle des recherches. Or, s’il 

reste polémique d’affirmer que « toute question philosophique a un lieu » (Pierron, 2020), il est 

évident que la philosophie de l’éducation est intrinsèquement liée à son actualisation dans des 

lieux qui sont à la fois communs et centraux : l’école, la famille, mais aussi l’animation socio-

culturelle ou l’éducation spécialisée. La réflexion éducative n'est-elle pas nécessairement située 

dans une pratique, en expérience et donc contextualisée par un terrain ? Alors que la philosophie 

de l’éducation paraît indissociablement liée à des enjeux concrets de terrain, ce champ de 

recherche ne semble pas avoir complètement pris en charge cette question. Nous devons donc 

nous interroger sur la distance qui a pu exister, et qui existe encore, entre philosophie de 

l'éducation et philosophie de terrain. 

La raison en est, probablement, que dès lors que la recherche en éducation est fondée sur un 

terrain, elle s’inscrit dans le champ des sciences de l’éducation et ses méthodes constituées en 

sciences humaines et sociales. Mais, la philosophie de l’éducation peut-elle donner une place 

au terrain sans se dissoudre dans les sciences de l’éducation ? Comment s’approprier le terrain, 

en philosophie de l’éducation, sans risquer de disparaître ? Il conviendra alors de s'interroger 

sur les spécificités de la recherche en philosophie : a-t-elle trait à l'enquête conceptuelle, à 

l'exigence de problématisation, à l'ancrage dans un appareillage théorique produit par l'histoire 

des idées ? Notons que ces dernières questions relèvent de la philosophie de terrain comme 

champ de recherche universitaire (en mémoire, doctorat ou à l’université en général). Or, la 

philosophie de terrain, en général mais aussi dans l’éducation, a pris également une autre forme 

ces dernières années : celle de philosophes intervenant dans les milieux éducatifs pour mettre 

en place des pratiques philosophiques sur le terrain. Ces praticien.ne.s de ce type s’inscrivent 

parfois dans le champ de la philosophie pour enfants et adolescents (PPEA) qui s’est construit 

depuis les travaux fondateurs de Matthew Lipman et Ann Margaret Sharp, dans les années 1970. 

En France, ce champ a ensuite permis de nombreuses explorations philosophiques sur le terrain 

(Henrion-Latché, 2016 ; Budex, 2020 ; Hawken, 2020 ; Delanoë, 2023 ; Tozzi, 2024 ; 

Chirouter, 2025 ;) avec des méthodologies de recherche innovantes (Bérard, 2023; Blond-

Rzewuski, 2025; Renard, 2022). Mais la pratique philosophique peut s'adresser aussi à des 

adultes dans différents cadres (associations, entreprises, hôpitaux, prisons) et semble relever 

alors davantage de l'éducation populaire (Connac, 2012 ; Duclos, 2014 ; Ternier, 2018 ; Nepton 

& Point, 2024). Dès lors, la variété actuelle - de fait - des démarches de philosophie de terrain 

en éducation mérite qu’on cherche à en dresser le panorama. 

Dans notre ouvrage, nous souhaitons articuler et analyser en profondeur les différentes 

approches qu'adopte la philosophie de terrain, en éducation. Premièrement, elle existe par les 

recherches universitaires en philosophie de l'éducation qui mènent des expériences, explorent 

des méthodes et soulèvent des enjeux et des problèmes propres au champ académique (les 

philosophes de l’éducation revêtent ici une posture professionnelle de chercheur.e.s). En ce 

sens, la création de la Laboratory School de Dewey à Chicago (Dewey, 1896 ; Katherine Camp 

Mayhew & Anna Camp Edwards, 1936) relève bien de ces expérimentations en philosophie de 

terrain où la philosophie peut devenir une épistémologie de la pratique éducative (Frega, 2006 

; Point, 2023). Deuxièmement, elle désigne aussi certaines expériences de pratiques 

philosophiques dans les milieux éducatifs et articulent ainsi la philosophie de terrain et la 

philosophie pratique (les philosophes de l’éducation endossent alors le rôle d’animateur.ice, 

d'enseignant.e ou de facilitateur.ice). Notons, à ce propos, que ces deux champs se mêlent 

parfois : c'est le cas, par exemple, d'un.e praticien.ne philosophe développant un regard réflexif 

de chercheur.e sur sa pratique philosophique. En outre, la philosophie de terrain en éducation 



3 

peut également exister sous la forme d'une philosophie appliquée ou d'une philosophie pratique 

(Lacroix, 2020a ; Létourneau, 2020). En un mot, par cet ouvrage, nous aimerions donner une 

place à la diversité des philosophes de l'éducation qui se disent philosophes de terrain, pour 

mieux comprendre la nature de leur engagement sur le terrain et en éducation. 

Ainsi, à partir de ces deux questions cardinales : « Comment ces philosophes de l'éducation se 

rapportent-ils au terrain ? » et « Qu'est-ce qui fait qu'ils se désignent comme philosophes de 

terrain ? », de nombreux questionnements émergent. Toutefois, loin de nous l’idée de définir a 

priori qui est philosophe de terrain et qui ne le serait pas : au contraire, nous souhaitons 

rassembler une pluralité de textes qui caractérisent la philosophie sur le terrain de l'éducation. 

Incontestablement, l'entrée de la philosophie de terrain en philosophie de l'éducation n’est pas 

anodine et bouleverse les épistémologies, les orientations et les pratiques propres aux deux 

champs. Pour structurer l’étude des questionnements qui causent ces bouleversements, nous 

identifions quatre axes de réflexion, non exhaustifs, pour les propositions de chapitre : 

  

1/ Quelle place pour l’expérience en philosophie de terrain en éducation ? 

Dans cet axe, nous invitons les auteurs et autrices à explorer les rapports entre la théorie et la 

pratique qui émergent de ce champ. Les enjeux de l’expérimentation subjective, les apports 

critiques de la phénoménologie, l’analyse du vécu pour la formation d’une connaissance située, 

ou encore la recherche d’une posture de praticien et praticiennes réflexif sont autant de 

questionnements et de jalons qui parcourent les écrits de la philosophie de terrain (Vollaire et 

al., 2022). Il nous semble que ces derniers permettent de redéfinir la place de l’expérience en 

philosophie, car le philosophe sur le terrain, comme l’élève, semble apprendre de ce qu’il vit, 

au moment de l’expérience et ensuite lorsqu’il opère une démarche réflexive sur celle-ci 

(Lacroix, 2020b). Ici, en philosophie de l’éducation, on se posera donc les questions suivantes 

: Qu’est-ce qui a été vécu par le ou la philosophe de l’éducation ? Que se passe-t-il lorsque les 

philosophes se font éducateur.ice.s ? Lorsque les philosophes de l’éducation vont sur le terrain, 

en quoi cela déplace-t-il leur posture ?  

  

2/ Comment se construit la scientificité de la philosophie de terrain en éducation ? 

Dans cet axe, nous souhaitons encourager les réflexions portant sur le métissage de la 

philosophie avec les sciences humaines et sociales, les débats relatifs aux méthodologies dites 

« de terrain » (Soulé, 2007), ou encore sur l’importance de considérer le territoire, le paysage 

et le contexte social où s’inscrivent les recherches en philosophie de l’éducation (Point, 2025). 

Ces éléments ne sont pas anodins, ne serait-ce parce qu’ils semblent inquiéter aux plus haut 

point les institutions académiques de la philosophie. La philosophie risque-t-elle de perdre sa « 

pureté » spéculative en descendant dans les marécages de la pratique (Schön, 1994) ? Pour ne 

pas rester un terrain vague (Bazin, 2024), il faut nous interroger sur l’endroit d’où le philosophe 

parle quand il travaille en philosophe de l’éducation. Dans sa boîte à outils intellectuelle, quels 

sont ses instruments de travail pour interpréter le réel et lui construire du sens ? Quels sont les 

ancrages théoriques à la racine de ce mouvement qui vise à donner une place au terrain dans la 

recherche en philosophie de l’éducation ? Quelles méthodologies sont revendiquées (Vollaire, 

2017) pour mener de telles recherches et sont-elles adéquates en éducation ? Toutes réflexions 

sur ces questions seront les bienvenues. 

  

3/ Collaborer en interdisciplinarité, un impératif de la philosophie de terrain en éducation ? 



4 

Dans cet axe, nous partons du constat qu’en philosophie de terrain, la philosophie semble perdre 

son statut de reine des sciences pour s’engager dans des démarches de collaboration qui 

l’éloignent des formes académiques classiques telles qu'elles sont instituées dans les universités 

depuis le 19ème siècle. Il s’agit donc de questionner les raisons et les incarnations d’un tel 

changement. Avec la philosophie de terrain, quelle place la philosophie se donne-t-elle dans le 

champ de l’éducation ? Comment les pratiques des projets collectifs de recherche, de travail en 

équipe avec des acteurs non-académiques, d’écriture avec plusieurs co-auteurs viennent 

transformer la philosophie de l’éducation ? Ici, le risque de perdre la spécificité de la 

philosophie et de mener une recherche en science de l’éducation, ou plus largement de sciences 

humaines et sociales sans dimension philosophique est palpable, et bien souvent source 

d’inquiétude pour les philosophes de terrain (Lacroix et al., 2017 ; Létourneau, 2020). Est-ce 

cela qui en nous, en tant que philosophe, résiste au fait de s’engager dans une recherche de 

terrain ? En un mot, nous accueillons ici toute réflexion cherchant à répondre à la question 

suivante : avec qui et comment le philosophe peut-il travailler pour mener à bien sa philosophie 

de terrain en éducation ? 

  

4/ Que deviennent les sujets opérant en philosophie de terrain en éducation ? 

Par ce quatrième axe, nous cherchons à questionner la visée politique de ce champ émergent, 

et ce dans une double direction. Tout d’abord, en vue du sujet philosophe lui-même, c’est-à-

dire de sa façon de conscientiser sa situation (sociale, économique, culturelle, genrée, politique) 

dans sa relation au terrain ? Ici, les apports de la critiques féministe et intersectionnelle nous 

seront plus qu’utiles (Spivak, 2009 ; Clair, 2016 ; Payet & Droussent, 2024 ; Pereira, 2017) 

pour repérer ce qui se joue dans les rapports de domination que la philosophie de terrain ne peut 

pas ne pas voir (Bouffet et al., 2025 ; Mozziconacci, 2025). La philosophie de terrain en 

éducation a-t-elle nécessairement recours à une épistémologie et une méthodologie situées ? Si 

oui, lesquelles ? Ensuite, en direction des acteurs de terrain eux-mêmes, c’est-à-dire de la 

manière dont la philosophie de terrain, en éducation peut avoir une visée transformatrice de 

l'individu ou de la société (Morizot, 2016). Si les acteurs et actrices du terrain jouent un rôle 

dans la construction du sens, qu'iels participent à la construction des idées, alors un philosophe 

de terrain se pose nécessairement la question suivante : quelle place les acteurs et actrices ont-

ils dans la recherche ? Deviennent-ils des chercheurs et chercheuses associées au philosophe 

dans un projet collaboratif ? Ici aussi, toute réponse aux questions épistémiques, pédagogiques 

et didactiques d'une philosophie de l’éducation qui se fait pratique sera la bienvenue. 

 

Consignes de rédaction et normes de la collection “Philosophie de terrain” :  

Les résumés attendus devront comporter 5000 à 7000 caractères espaces compris les éléments 

suivants : en indiquant l'axe choisi (5000 à 7000 caractères espaces compris) accompagnés de 

5 mots-clés, 5 références bibliographiques, institution de rattachement, adresse mail 

Les propositions de chapitres comprendront 30 000 à 50 000 signes espaces compris.  

Les consignes éditoriales des Editions Universitaires de Dijon seront communiquées à la 

validation des résumés des propositions. 

 

Calendrier prévisionnel d’écriture :  

Réception des résumés : pour le 15 mars 2026.  

Retours aux auteur.ices : 1er avril 2026 



5 

Réception des chapitres complets : 15 juillet 2026 

Envoi des demandes de révisions : 1er septembre 2026 

Réception des chapitres révisés : 15 décembre 2026 

Envoi de l’ouvrage collectif aux Éditions Universitaires de Dijon : Février 2027 

Retours aux auteur.ice.s des Éditions Universitaires de Dijon : Milieu 2027 

Publication de l’ouvrage collectif : Fin 2027 

 

Les résumés et les chapitres seront à envoyer aux quatre adresses suivantes : 

christophe.point@univ-grenoble-alpes.fr ; remydavid@free.fr ; vperes@parisnanterre.fr ; 

johanna.hawken@univ-nantes.fr.  

 

Calendrier prévisionnel de collaboration :  

Ce projet de publication vise à créer des espaces d'écriture et de réflexion collaborative, afin 

que ce travail ne soit pas qu'une aventure solitaire, nous proposons trois temps d'échange à 

différents moments de l'élaboration de l'ouvrage. L’objectif est de créer une dynamique 

intertextuelle et dialogique entre les chapitres et les auteurs. Pour ce faire, nous solliciterons les 

auteur.ice.s lors de trois moments clés :  

- Avril 2026 : premier échange (2h) en distanciel : présentation des auteur.ices et des résumés 

- 10-12 juin 2026 : Perspective de symposium (1h30) de présentation de l’ouvrage collectif 

lors du colloque annuel de la Société Francophone de Philosophie de l'Education 

(Sofphied). 

- Janvier 2027 : troisième échange (2h) en distanciel : organisation des groupes de travail 

collaboratif entre auteurs. 

 

Bibliographie indicative : 

Bazin, Q. (2024). Le terrain vague de la philosophie : Une approche critique de la philosophie 

de terrain. Editions Universitaires de Dijon. 

Bedon, M., Benetreau, M., Bérard, M., & Dubar, M. (2021). Une philosophie de terrain ? 

Réflexion critique à partir de deux journées d’étude. Astérion, 24. 

Bérard, M. (2023). Observation participante, implication et engagement en philosophie: Sur le 

terrain des pratiques de la philosophie avec les enfants. A contrario, 35(2), 11‑29.  

Blond-Rzewuski, O. (2025). L’enseignement de l’écriture philosophique au cycle 3 : Enjeux et 

conditions de possibilité dans le cadre d’une recherche collaborative [These de doctorat, 

Nantes Université].  

Bouffet, A., Lavault, T., Nicolle, H., & Vermeren, P. (2025). Terrains philosophiques, terrains 

politiques. Edition universitaire de Dijon. 

Brister, E. & Frodeman, R. (Éds.). (2020). A Guide to Field Philosophy. Routledge. 

Buchanan Brett, Chrulew Matthew & Bastian Michelle (dir.) (2021), Field Philosophy and 

Other Experiments, Londres, New York, Routledge. 

mailto:christophe.point@univ-grenoble-alpes.fr
mailto:remydavid@free.fr
mailto:vperes@parisnanterre.fr
mailto:johanna.hawken@univ-nantes.fr


6 

Budex, C. (2020). Eduquer à la fraternité par la pratique de la philosophie à l’école : enjeux 

et conditions de possibilité. [Thèse de doctorat]. Université de Nantes.  

Chirouter, E. (2025). À quoi pense la littérature de jeunesse ? : Des enfants, des questions, des 

histoires. L’École des lettres. 

Clair, I. (2016). Faire du terrain en féministe. Actes de la recherche en sciences sociales, 213(3), 

66-83. 

Connac, S. (2012). L’éducation populaire et coopérative à l’épreuve du philosopher. 

Recherches en éducation, 13. 

Dekeuwer, C. (2020). Introduction Qu’est-ce que la philosophie de terrain ? Éthique, politique, 

religions. Le terrain en philosophie, quelles méthodes pour quelle éthique ?, 15(2), 9-15. 

Delanoë, A. (2023). Pratique du dialogue philosophique et construction de soi à 

l’adolescence : une contribution possible ? [Thèse de doctorat]. Université de Nantes. 

Dewey, J. (1896). The Need for a Laboratory School. Dans J. Boydston, A. & L. Hickman 

(Eds.). The Early Works of John Dewey, 1882-1898. Volume 5 : 1895-1898. Southern Illinois 

University Press. 

Dewey, J. (1929). The Sources of a Science of Education. Dans J. Boydston, A. & L. Hickman 

(Eds.). The Later Works of John Dewey, 1925-1953. Volume 5 : 1929-1930. Southern Illinois 

University Press. 

Duclos, A.-M. (2014). La Philosophie pour enfants comme approche subversive face à la 

logique néolibérale en éducation. Éthique en éducation et en formation: Les Dossiers du GREE, 

1(3), 75-97. 

Frega, R. (2006). John Dewey et la philosophie comme épistémologie de la pratique. 

L’Harmattan. 

Hawken, J. (2020). La philosophie avec les enfants : Pour une pédagogie sensorielle.  Lambert-

Lucas. 

Henrion-Latché, J. (2016). Résilience culturelle et discussion à visée philosophique : étude 

suivie de sept élèves en lycée professionnel [Thèse de doctorat]. Université Clermont-Ferrand 

2. 

Lacroix, A. (2020). La philosophie pratique : Un passage obligé pour penser la société. Presses 

de l’Université Laval. 

Lacroix, A., Bégin, L., Marchildon, A. (2017). Former à l’éthique en organisation : Une 

approche pragmatiste. Presses de l’Université du Québec. 

Létourneau, A. (2020). Les coordonnées de la philosophie pratique : Le « sens en usage » de 

l’expression dans cinq articles sur Wikipédia. Dans A. Lacroix (Éd.), La philosophie pratique : 

Un passage obligé pour penser la société (p. 17-42). Presses de l’Université Laval. 

Mayhew, K. C., Edwards, A. C. Edwards. (1936). The Dewey School The Laboratory School 

Of The University Of Chicago 1896-1903. Atherton Press. 

Morizot, B. (2016). Diplomates (Les) : Cohabiter avec les loups sur une autre carte du vivant 

(1er édition). Wildproject. 

Mozziconacci, V. (2025). Apprendre à philosopher en féministe. La Dispute. 



7 

Nepton, S. & Point, C. (2024). Recenser les promesses pédagogiques de la philosophie pour 

enfants au Québec : Un demi-siècle d’histoire. Nouveaux cahiers de la recherche en éducation, 

26(2), 94-121. 

Payet, A. & Droussent, L. (2024). Pour une reconstruction féministe de la philosophie de 

terrain. Philosophiques, 51(2), 375-401. 

Pereira, I. (2017). Paolo Freire, pédagogue des opprimée-s : Une introduction aux pédagogies 

critiques. 

Pierron, J.-P. (2020). La philosophie de terrain a-t-elle un sol  ? La distance du terrain et le sol 

du comprendre. Éthique, politique, religions. Le terrain en philosophie, quelles méthodes pour 

quelle éthique ?, 2(15), 17-35. 

Point, C. (2023). Université et démocratie : La pensée éducative de John Dewey. Presses de 

l’Université Laval. 

Point, C. (2025). Repenser la philosophie de l’éducation par la pratique. Sens public. 

Renard, C. (2022). Une pédagogie de la résonance : La communauté de recherche 

philosophique au lycée, pour répondre à l’ambition émancipatrice de l’enseignement de la 

philosophie. In La philosophie avec les enfants (p. 103‑118). Éditions Raison publique. 

Ternier, C. (2018). "Faire du terrain” en philosophie politique. Dans M. Bessone (Eds). 

Méthodes en philosophie politique. Rennes : Presses universitaires de Rennes. 

Tozzi, M. (2024). Diversifier les pratiques philosophiques : Éloge des temps longs. Chronique 

sociale. 

Schön, D. A. (1994). Le praticien réflexif : À la recherche du savoir caché dans l’agir 

professionnel. Éditions Logiques. 

Soulé B. (2007). Observation participante ou participation observante ? Usages et justifications 

de la notion de participation observante en sciences sociales, Recherches qualitatives, 27(1), 

127-140. 

Spivak G. C. (1985/2009). Les subalternes peuvent-elles parler ? Éditions Amsterdam. 

Vollaire, C. (2017). Pour une philosophie de terrain. Créaphis. 

Vollaire, C., Razac, O., Djigo, S., & Delpla, I. (2022). Des philosophes sur le terrain. Créaphis. 

Williamson, T. (2005). I *—Armchair Philosophy, Metaphysical Modality and Counterfactual 

Thinking. Proceedings of the Aristotelian Society, 105(1), 1-23. 

 

 


