
 

Annuel de la Recherche en Philosophie de l’Education – Volume 4, février 2024 

 

1 

 

HANNAH ARENDT ET LA QUESTION NOIRE 

 

Emma Augris 

Laboratoire Triangle UMR 5206 / ENS de Lyon 

 
Belle, K. T., Faye, E., & Basse, B. (2023). Hannah Arendt et la question noire. 
Éditions Kimé. 
 

 

L’article « Reflexions on Little Rock » (Arendt, 2009) conserve un 
statut particulier parmi les nombreux écrits politiques d’Arendt, raison pour 
laquelle il est souvent traité à distance de ses autres écrits, voire considéré par 
certains commentateurs comme sans rapport avec les autres. Pourtant, comme 
le souligne Kathryn Sophia Belle dans son ouvrage Hannah Arendt et la 
question noire (Belle, 2023), Arendt y utilise comme grille de lecture de la 
question d’actualité dont elle s’empare une conceptualité développée dans 
Condition de l’homme moderne (Arendt, 1961), à savoir la distinction entre 
ce qui relève du public, du privé et du social et l’identification de ce qui 
concerne le politique à proprement parler. Ce prisme d’analyse la rendrait, selon 
Belle, incapable de comprendre véritablement ce qu’est le racisme anti-Noirs en 
restreignant la discrimination raciale dans l’enseignement public à un problème 
social, qui concerne les Noirs, au lieu d’y voir une question politique. 

L’ouvrage se concentre principalement sur l’article en question, 
mobilisant également d’autres textes connexes et nombre d’ouvrages théoriques 
d’Arendt. Dans cet article polémique, dont la publication fut retardée, Arendt 
réagit de façon tranchée à la crise des « Neuf de Little Rock » : à la suite de 
l’arrêt de la Cour suprême Brown et al. v. Board of Education en 1954, qui 
déclare la ségrégation raciale dans l'enseignement public injustifiable, le 
gouverneur de l'Arkansas s’oppose à l’admission de neuf étudiants afro-
américains à la Little Rock Central High School. L'arrêt met fin à la ségrégation 
au sein des écoles publiques, mais, dans les faits, il ne contraint pas vraiment les 
procureurs généraux de chaque État, raison pour laquelle les forces publiques, 
en réponse à cette crise politique, sont obligées d’intervenir. La discrimination 
et la ségrégation sont d’actualité dans l’ensemble des Etats-Unis, même si elles 
ne sont légales que dans les États du Sud.  

 En réponse à cette crise, Arendt attire surtout l’attention sur le risque 
qu’il y a à faire barrage à la logique ségrégative en concentrant tous les efforts 
sur l’école et avec l’objectif direct de changer les mentalités. Cependant, la 



 

Recensions 

 

 

décision de la Cour suprême qui commande d’ouvrir l’accès aux écoles blanches 
est pour elle adéquate seulement s’il s’agit de corriger des inégalités devant la 
loi, or « dès que la discrimination sociale est abolie par la loi, la liberté de la 
société est violée […]. » (Arendt, 2009, p. 230) Plus précisément, Arendt 
considère la discrimination comme un droit social, qui n’est pas problématique, 
et même légitime, tant qu’elle se maintient dans la sphère sociale. Dans la 
mesure où la décision d’ouvrir aux Noirs les écoles réservées aux Blancs a des 
conséquences sur les enfants, voire nuit à leur intégrité, Hannah Arendt 
considère que l’école ne doit pas être le lieu de promotion de l’égalité entre les 
races. Elle considère ainsi comme intolérable que l’éducation soit autant 
politisée par le Civil rights movement et que cette jeune fille soit exposée aux 
conflits qui concernent l’espace public et les adultes.  

Ce sont justement les premiers chapitres de l’ouvrage de Belle qui 
s’attellent à reprendre et à analyser cet article pour en révéler des éléments 
problématiques. Dans le chapitre 1, Belle souligne dans quelle mesure Arendt, 
partage en fait nombre de préjugés courants des Américains blancs envers les 
Noirs. Un premier stéréotype orientant Arendt dans son argumentation est 
celui que les parents de la jeune fille veulent simplement s’élever dans la 
hiérarchie sociale et qu’ils ne visent pas d’abord l’égalité des chances, qui est un 
objectif politique. Au nom du droit des Blancs à choisir par eux-mêmes leurs 
conditions d’enseignement et au nom de l’équilibre des pouvoirs entre le niveau 
étatique et le niveau fédéral, elle exprime donc des réserves quant aux lois de 
déségrégation dans le milieu scolaire, qu’elle considère comme une institution 
sociale. Dans le chapitre 2, à l’appui d’observations historiques, Belle poursuit 
la critique de « Reflexions on Little Rock » et montre à quel point Arendt est 
restreinte par le cadre théorique qu’elle choisit comme grille de lecture : elle est 
par conséquent convaincue que la question des droits fondamentaux et des 
droits civiques ne concerne pas l’égalité des chances à l’école, mais uniquement 
les lois interdisant le métissage. Pour Arendt, conformément à son opposition 
conceptuelle entre social et politique, la discrimination est non seulement 
attendue dans la sphère sociale, mais nécessaire : comme de nombreux racistes 
blancs, elle défendrait par conséquent la discrimination raciale comme une 
habitude sociale et refuserait que l’on impose la déségrégation par le biais de la 
loi. Son cadre théorique serait ainsi à l’origine d’une hiérarchisation des 
priorités : elle ne parvient pas à reconnaître que toutes les lois ségrégationnistes 
se renforcent mutuellement. Le chapitre 3 approfondit cette idée selon laquelle 
le biais conceptuel distinguant politique, social et privé et l’opposition entre 
droits politiques et droits sociaux est un problème général dans les textes 
d’Arendt : le caractère problématique de ses prises de position découle en 
grande partie de ce choix analytique, en plus des préjugés qu’elle véhicule.  



 

Annuel de la Recherche en Philosophie de l’Education – Volume 4, février 2024 

 

3 

 

Le chapitre 4 se consacre cette fois à l’ouvrage On Revolution (Arendt, 
2013), soulignant qu’Arendt ne met pas l’accent sur un fait évident : l’esclavage 
institutionnalisé était une des conditions propices à l’établissement des 
conditions institutionnelles nécessaires à la liberté politique à partir de la 
Révolution américaine. De même, le problème de l’esclavage lors de la 
Révolution française n’est pas mentionné, ni même la Révolution haïtienne qui 
serait pourtant, selon Belle, un exemple parfaitement adéquat pour illustrer les 
propos d’Arendt sur la révolution en général. Le chapitre 5 s’attache à résumer 
les travaux d’Arendt sur le racisme, la pensée raciale et l’impérialisme, en 
particulier dans les Origines du totalitarisme (Arendt, 2002) dans lesquels Belle 
relève des préjugés dans la manière qu’elle a de décrire les personnes d’origine 
africaine. Le chapitre 6 cherche lui à faire l’état de l’approche ambivalente, voire 
incohérente, d’Arendt vis-à-vis de la violence : la thèse principale en est 
qu’Arendt évoque la violence de façon non-critique ou trop critique selon les 
contextes. Dans le chapitre 7, Belle revient sur un texte plus tardif, « Reflexions 
on violence » (Arendt, 1969), constatant que sa compréhension de la question 
noire n’est pas meilleure. Arendt caractérise les étudiants noirs en général 
comme incompétents et violents. Le durcissement de son ton serait le résultat 
du passage du mouvement pour les droits civiques à celui du Black Power et la 
mise en place de « Black Studies » dans les universités à travers le pays.  

La conclusion récapitule le propos de l’ouvrage en affirmant qu’Arendt 
ne fait aucun lien constructif entre son analyse de la question noire et son 
analyse de la question juive, qu’elle considère comme politique. On regrette 
cependant des thèses radicalisées, notamment quand Belle affirme qu’elle fait 
de la question noire un problème de Noirs et que la position qu’elle adopte est 
celle des Blancs racistes, alors que les chapitres 1 et 2 présentaient des thèses 
plus nuancées. Dans la suite de la conclusion, l’interprétation des travaux 
d’Arendt sur la mentalité élargie, qu’elle présente dans l’article « La crise de la 
culture » (Arendt, 2000), fait difficulté. Prêtant désormais à Arendt une 
incapacité à se mettre à la place d’autrui, à l’opposé de cette « mentalité 
élargie », au lieu d’une insuffisante compréhension des revendications de la 
communauté Noire, la nuance est vite supprimée à l’appui d’une analyse trop 
partielle de la mentalité élargie.  

En plus des développements sur la mentalité élargie, l’ouvrage 
comporte d’autres affirmations qui ne vont pas de soi. Tout d’abord, Belle prête 
à tort des intentions négatives à Arendt, voire interprète certains silences comme 
éloquents. Elle semble confondre le registre descriptif, qui est celui de On 
violence (Arendt, 2016), et le registre polémique, celui des articles dans lesquels 
on s’attend davantage à des positions tranchées, quand elle reproche à Arendt 
de ne pas être assez critique de la violence dans On violence. Or le fait de ne 



 

Recensions 

 

 

pas condamner explicitement la violence n’est pas un acquiescement implicite à 
son utilisation. Belle a néanmoins raison de voir dans « Reflexions on 
violence », dont le ton est polémique, des propos biaisés et des préjugés. 
Ensuite, dans On Revolution, Arendt n’analyse pas la révolution haïtienne parce 
que les Révolutions française et américaine sont des lieux communs accessibles 
à la plupart des lecteurs ; il est donc assez logique et compréhensible que son 
intérêt immédiat ne se porte pas sur un espace à la marge de ses centres d’intérêt. 

 

Le présent ouvrage inaugure ainsi un nouveau pan de la réception 
critique d’Arendt, centré sur la question raciale, dans la continuité du livre de 
M. Dreyfus, Hannah Arendt et la question juive : pour une relecture (Dreyfus, 
2023). Le texte de Belle a le mérite d’être clair et fourni en références, même 
s’il contient des critiques discutables et des imprécisions. Néanmoins, il a le 
mérite d’offrir un regard neuf sur la philosophie d’Arendt, plus ancré dans les 
enjeux politiques et théoriques contemporains. Du point de vue des sciences de 
l’éducation, l’ouvrage nous garde d’une mobilisation non avertie des travaux 
d’une philosophe souvent sollicitée quand il est question de l’autorité éducative, 
en particulier son article « La crise de l’éducation » (Arendt, 2000, pp. 

223‑252), dont « Reflexions on Little Rock » est considéré comme une 
illustration. Il est tout à fait pertinent d’avoir à l’esprit les limites tant théoriques 
que contextuelles de sa pensée, surtout que sa conception de l’école et de 
l’éducation s’appuie sur la distinction critiquée par Belle entre domaine du 
social et domaine du politique, ainsi que privé et public. 

 

Bibliographie 

 

Arendt, H. (1961). Condition de l'homme moderne. Calman-Levy. 

Arendt, H. (1969). Reflections on Violence. Journal of International Affairs, 
23 (1), 1‑35. 
 

Arendt, H. (2000). La crise de la culture : Huit exercices de pensée politique 
(P. Lévy, Trad.). Gallimard. 
 
Arendt, H. (2013). De la révolution (M. Berrane, Trad.). Gallimard. 
 

Arendt, H. (2016). Du mensonge à la violence : Essais de politique 
contemporaine. 



 

Annuel de la Recherche en Philosophie de l’Education – Volume 4, février 2024 

 

5 

 

 
Arendt, H., & Arendt, H. (2002). Les origines du totalitarisme (P. Bouretz, 
Éd.). Gallimard. 
 
Arendt, H., Kohn, J., & Fidel, J.-L. (2009). Responsabilité et jugement. Éd. 
Payot & Rivages. 
 

Arendt, H., & Lévy, P. (2000). La crise de l’éducation. In La crise de la culture : 
Huit exercices de pensée politique (p. 223‑252). Gallimard. 
 
Belle, K. T., Faye, E., & Basse, B. (2023). Hannah Arendt et la question noire. 
Éditions Kimé. 
 

Dreyfus, M. (2023). Hannah Arendt et la question juive : Pour une relecture. 
PUF. 
 
Gines1, K. T. (2014). Hannah Arendt and the Negro question. Indiana 
University Press. 
 
 
 

 

 

 
1 K. T. Gines est l’ancien nom de K. T. Belle, qui est resté tel quel pour la version 

américaine de l’ouvrage. 


